# С 11 МАРТА ПО 27 АПРЕЛА — ВЕЛИКИЙ ПОСТ

Издается по благословению Митрополита Калужского и Боровского Климента

# Nº3 (183) 2019

Как важна эта мысль! Спасаемся ли мы, погибаем ли мы никогда не бываем одни. Устремляясь к Богу, мы всегда кого-то увлекаем за собой. Катимся в ад — тянем за собой связанные с нами души. «Спасение ваше и погибель ваша — в ближнем вашем», — говорили святые отцы.

Вот начнется Великий пост. Как часто мы, христиане, вместо того чтобы заняться собой, начинаем «постить» своих родных! Как пошутил кто-то из церковных людей: зачем смиряться самому, если можно смирить ближнего?

Наверное, в первую очередь, от этого страдают беззащитные дети. Им как-то трудно бывает понять, что, оказывается, настало для них время смирять свою «многогрешную плоть» и сражаться со своими «страстями». Мы тащим их на тяжелые великопостные богослужения — нам кажется, что если окружить ребенка святыней, то он механически будет «освящаться». Но чаще всего выходит наоборот. Бедный ребенок отторгается от Церкви как от чего-то непонятного, тяжелого, мрачного.

Страдают неверующие мужья от верующих жен, отказывающих им в исполнении супружеского долга Великим постом (вопреки библейскому учению о воздержании по согласию). Страдают неверующие жены от воцерковленных мужей, чувствуя их молчаливое осуждение. Мучаются целые семьи от «гиперправославной» бабушки, или мамы, или от строгого папы-уставщика. Парадокс, но это правда: от одного постящегося православного могут взвыть десятки язычников и спиться с горя сотни атеистов.

А ведь Писание ясно говорит, что постом мы должны оставить в покое наших ближних и заняться исправлением себя. «Вот пост, который Я избрал. — говорит Господь, — разреши оковы неправды, развяжи узы ярма, и угнетенных отпусти на свободу, и расторгни всякое ярмо» (Ис. 58:6). «Развязать **УЗЫ ЯРМА И УГНЕТЕННЫХ ОТПУСТИТЬ** 

Древняя духовная столица Гру-

зии — Мцхета. Именно сюда при-

шла равноапостольная Нина, здесь

«Пища не приближает нас к Богу: ибо, едим ли мы, ничего не приобретаем; не едим ли, ничего не теряем. Берегитесь однако же, чтобы эта свобода ваша не послужила соблазном для немощных» (1 Кор. 8, 8–9). В этих двух предложениях апостол Павел показывает нам три стороны треугольника христианской жизни. Основа его — Бог, приближение к Которому есть цель христианина. Вторая сторона — я и моя личная свобода. И третья — мой ближний, на которого моя свобода имеет непосредственное влияние. Давайте поговорим о третьей стороне — о взаимодей-

🫊 Приходской вестник храма святителя Тихона, Патриарха Московского и Всероссийского, г. Обнинск 🦸 выходит с января 2004 г.

ствии нашего христианства с жизнью людей, живущих рядом с нами. TAMHGTRO KPATA

на свободу» — это и значит снять тяжесть своего угнетения с наших родных и близких и возложить это ярмо на себя, любимого. С себя требовать и себя воспитывать, при этом жалея и прощая других — вот пост, угодный Господу.

В наших взаимоотношениях, братья и сестры, часто возникают сложные ситуации, связанные с постом. Решение их как раз и показывает качество нашего христианства. Например, вот два случая, одинаковых по ситуации,

ли. Накрыли богатый стол — сами, за свой счет! Но сюрприз не удал-

ся. Не знали, бедные, что день-то постный — среда. Также не знали, что начальник у них, как говорится, «православнутый». Придя на работу и увидев шикарный стол, он, выдавив из себя несколько дежурных слов благодарности, ушел! Подальше от греха, что называется...

А вот второй случай. В известной книге «Несвятые святые» автор рассказывает, как на Кавказе, во время Чеченской войны, местные православные жители решили отблагодарить приехавших на несколько дней русских монахов за их труды. Тайком от отцов была приготовлена сказочная трапеза с дымящимися грудами жареной баранины... Узнав о «сюрпризе», монахи ужаснулись. Дело тут даже не в том, что монашествующие не вкушают мяса по обету.

Святыни Грузии прекрасной

Все больше православных паломников из России отправляются в Грузию — поклонить-

ся святыням этой древней, столь самобытной и притягательной страны. И что бы ни про-

исходило в политике, два православных народа не могут стать чуждыми друг другу. О

Дело в том, что на дворе стоял Великий пост, а именно — суровые дни Страстной седмицы. Что делать? Как пишет автор, монахи мгновенно поняли одно. Если они откажутся, то нанесут страшное оскорбление ничего не подозревающим хозяевам. И они ели мясо, и пили вино, и эта трапеза была самой радостной трапезой любви в их жизни.

Истории очень похожи, но они являют два разных типа православия. Если пользоваться языком Достоевского, это, в первом случае, «ферапонтово» православие религия устава, полная вполне иудейского страха оскверниться, религия, в которой нет места ближнему. С другой стороны — светлая, дерзновенная вера старца Зосимы, излучающая любовь к челове-

ку. Это и есть вера апостольская, которую Павел выразил словами: «Никто не ищи своего, но каждый пользы другого» (1 Кор. 10, 24).

Нам необходимо помнить об этом, братья и сестры, так как наше христианство иногда становится «религией себя». У нас зачастую происходит рост не личности, а индивидуальности. В чем разница? Индивидуальность развивается «сама в себя», а личность раскрывается и растет через служение другому человеку во имя Божие. В христианстве человек из своей эгоистичной индивидуальности должен преобразиться в богоподобную личность, которая растет уже не в себя, но от себя.

Задумаемся, дорогие христиане, особенно те, кто уже давно в Церкви. Зададим себе вопрос: расту ли я, и в каком направлении? В себя, драгоценного? Или навстречу тем, с кем я живу, общаюсь, работаю? Что изменилось в моих отношениях с женой (или мужем), родителями, детьми, родственниками, коллегами по работе после моего воцерковления? Честный ответ на этот вопрос, очевидно, покажет нам вектор нашего развития.

Завтра начнется Великий Пост. Попросив прощения друг у друга, мы погрузимся во всецерковное Таинство Покаяния. Дай Бог, чтобы великопостная благодать помогла нам открыть для себя и другое таинство, о котором писал Златоуст — «таинство брата». Будем помнить слова, сказанные одним подвижником: «Кто видел брата своего, тот видел Бога своего». Как странники стряхивают с себя пыль перед входом в чистое помещение, так и нам нужно войти в святилище Великого поста, оставив всякую ненависть, злобу, мстительность по отношению к ближним.

Христос, распявшийся за нас, подаривший нам духовную свободу, да поможет нам, входящим в узкие двери Поста, помнить Господа и видеть перед собой лица братьев, в глазах которых отражаются и наши лица.

Сергей Комаров

но разных по решению. На одной фирме подчиненные решили сделать сюрприз в честь юбилея своего начальника, которого они искренне любили и уважа-

#### начиналась ее проповедь, здесь состоялось крещение Грузинского народа. Здесь в храме Светицховели, древнем кафедральном соборе Восточной Иверии, почивает под спудом хитон Господень, а над ним стоит Животворящий столп по-грузински это слово и звучит как Светицховели. Это — первый храм, построенный в Грузии. Он был возведен в IV столетии святой Ниной и освящен в честь Двенадцати апостолов. Конечно, он много-

кратно разрушался и перестраивался. Здание, которое мы видим

сегодня, относится к XI веку. Все

главные события в жизни Грузинской Православной Церкви, в частсвятынях Грузии рассказывает настоятель московского храма Святой Троицы на Грязех протоиерей Иоанн Каледа, укоторого сложились тесные связи с православной Иверией. ности, интронизация Патриархов, происходят именно в этом соборе. Во Мцхете находится и древний монастырь Самтавро. В его храме погребены равноапостольные царь Мириан и царица Нана, при которых проповедовала равноапостольная Нина. Когда-то на месте храма располагался царский дворец, и в его

дворе, в шалаше, посреди зарослей ежевики первое время жила святая проповедница. Рядом со Мцхетой расположен и замечательный монастырь Джвари (груз. — Крест), на том месте, где на вершине горы святая Нина воздвигла Крест. Именно этот монастырь описан в поэме Лермонтова «Мцыри».

В соборе этой обители почивают мощи прп. Гавриила (Ургебадзе) — удивительного святого. Он с детства прилепился ко Господу и всю жизнь служил Ему. В советское время во дворе собственного дома отец Гавриил построил храм и украшал его иконами, собранными на свалках. Этот храм сохранился до наших дней. Отец Гавриил открыто проповедовал Христа. Многим памятно, как в 1965 году во время первомайской демонстрации он облил бензином и поджег огромный портрет Ленина, висевший на Доме правительства. Причем, что примечательно, после этого не убежал, а поднялся на трибуну и стал проповедовать: «Люди, поклоняться можно только Богу, а вы кланяетесь идолу!» Естественно, он оказался в КГБ, прошел через жуткие допросы и пытки, психбольницу и только великим Промыслом Божиим избежал смерти и был освобожден. Но после этого отцу Гавриилу надолго запретили служить.

Продолжение на стр. 4



Дату праздника определила наша отечественная история. С этого дня началось официальное книгопечатание в нашей стране. В разговоре со Святейшим Патриархом Кириллом мы не раз обсуждали, как поднять авторитет чтения в нашем обществе, привлечь внимание современных людей к хорошей, содержательной книге, почтить труды тех, кто веками создавал наше подлинное национальное богатство. Ответом стало решение установить празднование Дня православной книги, о чем было принято решение Патриарха и Священного Синода.

Причем замечу, что речь идет не только о православной книге в ее узком понимании: о Священном Писании, святоотеческих творениях, богословской и церковно-исторической литературе но и о литературе художественной, которая учит человека, как жить, помогая ему сохранить традиции и развиваться как личности.

Сегодня этот праздник уже не ограничен одним днем: в течение всего марта и апреля проходят многочисленные семинары, конференции, творческие встречи, вечера и другие культурные события. Их главная задача — дать людям, в особенности молодежи, возможность почувствовать значимость книги для каждого человека. Современный человек все больше и больше занят внешними хлопотами, а когда приходит домой, у него дома зачастую нет даже полки с книгами. Есть разные гаджеты, мобильные приспособления, телевизор, компьютер и так далее.

Мобильные телефоны отнимают много времени, отвлекают от заботы о своей безсмертной душе и от чтения, которое на это настраивает. Человеку необходимо напоминать, что, забывая о книгах, он внутренне обкрадывает, обезсиливает себя.

Я говорю о чтении любой хорошей литературы. Ведь книги как люди: есть человек хороший, а есть такой, встреч с которым мы стараемся избегать. Как и люди, есть разные книги. Хороший человек всегда подаст руку, поможет, поддержит. И добрая, хорошая книга тоже способна поддержать человека. Она не учит греху, а показывает, как научиться терпеть скорби, преодолевать свои прихоти, как обрести веру, любовь к ближнему.

Наша задача заключается в том, чтобы вызвать живой интерес к литературе, актуализировать чтение, как досуг. Обращаясь к молодежи, я всегда объясняю следующее. Во-первых, чтение развивает человека, расширяет его кругозор, позволяет вникнуть в сущность вещей. Чтение помогает человеку анализировать события, делает его интересным собеседником. Ведь у каждого читающего человека в памяти найдется немало историй, рассказов, впечатлений, переживаний. Он мыслит.

День православной книги направлен на популяризацию не самой по себе книги, а именно ее чтения. Книги издают и приобретают не для того, чтобы ставить их на полку для красоты, но для обогащения внутреннего мира читателя.

Самым главным подарком в День книги может быть, конечно же, книга. Помню, в детстве я ждал, когда наступит мой день рождения или праздник Рождества Христова, когда нам дарили новые книжки. В те послевоенные годы купить их было очень сложно, не было такого богатого выбора книг, как сейчас. Да и наш семейный бюджет был весьма скромным. Тем не менее, книги дарили обязательно. Например, мне нередко доставались книги от старшего брата. И 1 (14) марта 1564 года в Московском печатном дворе русским первопечатником диаконом Иваном Федоровым была издана первая русская печатная книга — «Апостол». Именно к этому событию приурочен ежегодный православный праздник — День православной книги. В 2019 году в Русской Православной Церкви в десятый раз празднуется День православной книги, за прошедшие годы превратившийся в целую серию церковно-общественных мероприятий, проходящих не только 14 марта, но в течение первых весенних месяцев. О просветительском значении этого праздника, а также о том, какое значение православная книга имеет для России и всего Русского мира, рассказывает глава Издательского совета Русской Православной Церкви, член Высшего Церковного совета митрополит Калужский и Боровский Климент (Капалин).



# Ко дню православной книги

это было для меня таким счастьем: получить свою книгу!

Позднее, когда я учился в пятом или шестом классе, мы ездили в Троице-Сергиеву Лавру. В монастырь приезжали люди, у которых можно было приобрести церковные книги. Такого рода литература в то время не издавалась, и в магазинах ее невозможно было купить. Но у этих людей в сумочках эти книги были, они продавали их за рубль, за два. Мы знали их и бегали за ними, интересуясь, какие есть новые книжечки. Это для нас они были новыми, но, на самом деле, изданы почти сто лет назад.

В те годы я начал собирать свою духовную библиотеку. К окончанию школы купил лично примерно полтора десятка книг духовной литературы. Дома у нас была общая библиотека: Евангелие, Библейская история, Закон Божий, История Русской Православной Церкви, Жития святых на все 12 месяцев. Но семейная библиотека — это одно, а вот своя полочка... Меня в крещении звали Герман, нарекли так в честь преподобного Германа Соловецкого. Помню, как-то одна женщина мне говорит: «Посмотри, есть интересная книжка про Соловки». Этот монастырь тогда был закрыт. Я ей отвечаю: «Про Соловки обязательно куплю!» А денег у меня не хватало, пришлось у мамы попросить в долг 50 копеек, чтобы купить книгу о Соловецком монастыре, где подвизался преподобный Герман.

Православная книга это не только Евангелие, жития святых или творения святых отцов. Это и художественные произведения, которые несут добро, евангельское мировосприятие, помогают людям понять смысл человеческой жизни, научиться великодушию, христианской любви. Это и есть православная книга, которая «дышит» заповедями. И многие писатели «золотого века» нашей литературы прекрасно знали Священное Писание. Возьмите «Капитанскую дочку» Пушкина: она насыщена нравственными идеями, или такое его стихотворение, как «Отцы-пустынники и жены непорочны...», в котором поэт обнажает свое сердце, излагая молитву Ефрема Сирина. Здесь же и замечательные произведения Ивана Шмелева. А из более поздних, наших современников, можно назвать книги Владимира Крупина, других номинантов и лауреатов Патриаршей литературной премии.

Собственно, светская художественная литература появилась в России XVIII—XIX века. Этому способствовало и развитие книгопечатания, облегчавшее ее распространение. Издававшаяся в советское время литература носила свой отпечаток: тогда запрещено было упоминать о Боге, но говорили о добре. Многие советские писатели не боялись приводить слова заповедей «не укради», «не убей». Современные издания, особенно ориентированные на подростковую и молодежную среду, очень сильно отличаются, и далеко не в лучшую сторону.

В советское время для подростков было написано много замечательных, добрых и светлых произведений, в которых практически отсутствовала идеология. Например, «Тимур и его команда». Сейчас, к сожалению, таких книг появляется очень мало. Многие хорошие писатели в погоне за тиражами не уделяют внимания развитию в юных читателях положительных качеств, созиданию в них добрых чувств. Очень мало художественных произведений о жизни семьи в современных условиях. Сегодня особенно нужны книги о семьях, о путях решения их проблем.

Литература советского периода оставила немало произведений о том, как строили советское общество, о подвиге на фронте. Но до сих пор мало книг, повествующих о том, как люди сохраняли веру в то время, о том, как семьи воспитывали детей в вере, когда кругом все говорили: «Бога нет». И сейчас явно недостаточно литературы, где был бы показан подвиг христианина в наши дни. Пример новомучеников и исповедников XX века и пример хорошей семейной жизни очень важен для современного читателя.

Главный православный «бестселлер» — это Евангелие. Оно уже издано не миллионами, а миллиардами экземпляров, и продолжает издаваться. Каждый год к нам в Издательский совет обращаются более десятка издательств, которые хотят издать Евангелие. И мы не должны забывать эту книгу. А если говорить о художественной православной литературе, то и здесь есть прекрасные примеры. Например, книги Виктора Николаева, особенно «Живый в помощи». Эта книга выдержала уже более лесяти изданий с почти миллионным тиражом. Разве это не бестселлер? Или книга епископа Тихона (Шевкунова) «Несвятые святые», которая разошлась миллионными тиражами и переведена на целый ряд языков?

Книги есть, важно, чтобы их замечали. Писателей очень много. Ежегодно мы даем гриф Издательского совета примерно двум тысячам книг. Среди них не только Священное Писание, богослужебная и святоотеческая литература, но и интересные художественные произведения. Все они поступают в церковную книжную сеть. Главное — иметь желание читать.

Обращаюсь ко всем читателям: интересуйтесь книгой, выбирайте не ту, где только красивые картинки, а полезную книгу, которая послужит вам на пользу, поможет вашим детям стать хорошими людьми, когда вырастут. И если вы, родители, привьете детям любовь к чтению, то дети приобретут через книгу положительный опыт в жизни. К сожалению, экран сейчас в основном засоряет нашу жизнь. Но вместо этого мы должны выбрать хорошую книгу, чтобы и у ребенка сложилось правильное, доброе понимание жизни, наполненное любовью. Если детям привить такое понимание жизни, то эту любовь они, прежде всего, когда вырастут, подарят вам, своим родителям.

Но для того, чтобы привить, одно из главных правил — научить детей читать. А для этого нужно читать самому. Посидеть с книгой у детской кроватки, чтобы ребенок заснул с мыслью: папа читает, мама читает, что в свободное время они не со смартфоном в интернете зависают или с другими гаджетами что-то делают, а листают книгу. Родителям обязательно надо покупать книги и для себя, и для ребенка. Это один из важных педагогических моментов воспитания: ребенок должен видеть пример в своих родителях.

Дорогие читатели, сердечно поздравляю вас с Днем православной книги! Помните, что книга нас научила, как жить. Она дала нам знания о Боге, понимание своего предназначения и устройства окружающего мира. Мы изучили его законы. Но самое главное, мы должны изучить законы духовной жизни, и научить наших детей жить по любви к Богу, с верой, в стремлении больше обращаться к книге, потому что хорошая книга научит только добру. Храни вас всех Господь!

земных благах и происшествиях или удовольствиях, часто нисколько не питающих души, а только возбуждающих голод духовный. Святитель Иоанн Кронштадтский

Чтобы забыли мы Книгу жизни — святое

Евангелие, растленный разум и мир осыпал

и осыпает нас своими книгами, преисполнен-

ными суеты мирской, говорящими только о

Если (при чтении Священного Писания) ты бы и не понимал, что читаешь, все же, от самого чтения, ты получишь великое освящение. Святитель Иоанн Златоуст

Если спросят совета, то можно дать, когда кто требует, и то не от своего разума, а от святых отцов учений, и самую книгу предложить, где сам человек может видеть истину, а так давать весьма вредно,

так как ведет к тиеславию и высокоимию. Преподобный Феодор Студит

Когда внимание души занято чтением и размышлением о прочитанном, она не пленяется никакими сетями вредных помыслов. Святой Иоанн Кассиан Римлянин

### Очтении

Надежное средство для поддержания веры и любви — чтение святых отцов и жиий святых Кающийся должен книги пра вославные читать и узнавать, в чем грех состоит и в чем добродетель, чтобы греха остерегаться, а добродетели научаться.

### Святитель Тихон Задонский

Не оставляйте чтение священной книги, пока не почерпнете себе какого урока или правила для жизни. Без примера в жизни и без чтения священных книг нельзя знать христианской и монашеской жизни.

### Святитель Феофан Затворник

Читая книги святых, мы проникаемся их мыслями, их желаниями, их молитвами. От этого душа наша получает великое утешение, и радуется чистой радостью, радостью небесной. Кто книгами аскетическими не интересуется, тот безплоден. Всякому, желающему приобрести истинное познание Священного Писания, необходимо чтение святых отцов.

Святитель Игнатий Брянчанинов

Митрополит Калужский и Боровский Климент

# «Верь в проянящиение божие»

Опыт жизни во Христе старцев Псково-Печерской обители, их поучения и наставления, — золотой фонд русской духовности. Монастырь не закрывался даже в годы безбожных гонений, сохранив преемственную связь от подвижников былых времен к тем, кто подвизался здесь в наше время. Более того, в обители уже в преклонных летах жили старцы Валаамского монастыря, аскеты и отшельники, передав печерским насельникам и свой духовный опыт. В этом выпуске мы публикуем подборки изречений псково-печерских старцев Симеона (Желнина), Михаила (Питкевича), Агапия (Агапова), Александра (Васильева) и владыки Феодора (Текучева).

# ПРЕПОДОБНЫЙ СИМЕОН (Желнин; 1869–1960)

Схимник и аскет, смиренный и усердный молитвенник, которому Бог даровал прозорливость, дар врачевания духовных и телесных недугов: он рассказывал о болезнях людей, которых никогда не знал, и отвечал на письма, еще только идущие в обитель.



«Бог есть Причина моего существования, а не я — причина бытия Бога; не создавать надо Бога, а познать, что ты и все — от Него, Им создано, Им держится и живет».

«Когда мы покроем согрешение брата своего, тогда и Бог покроет наши согрешения, а когда мы обнаружим грех брата, и Бог объявит согрешения наши. Язык осуждающего злее ада: даже ад возьмет только злых, а язык пожирает и злых и добрых. Строгий суд о ближнем показывает не доброжелательство, а ненависть к человеку. Осуждая других и черня их честь, мы сами себя безчестим».

«Дивный дар Господень - человеческая жизнь! Не купишь ее, не заработаешь. На, человек, приими награду безценную! Радость, радость, великая радость! Верь в Промышление Божие — сам не сочиняй ничего, живи — как Бог дал и кем ты есть; как можно очищайся от страстей, молись, заповеди соблюдай, кайся».

«Могут быть прощены грехи твои многие, если за тебя будет много молящихся, — делай добро, пока не поздно, люби всех. Не критикуй других, старайся ужиться с ними, иди им навстречу, потерпи их, будь ласков и приветлив, живи для всех, ближнего делай счастливым, смиряйся, промолчи, будь участлив ради Бога, почтителен».

«Хлеб будешь есть смелее если потрудился. Труд — заповедь Божия, ты обязан трудиться усердно, по совести. Плотская жизнь — плыть по течению и любоваться по сторонам; духовная же жизнь — против течения: труд безпрерывный, иначе отнесет куда».

«Верующий в простоте, что Бог есть, всегда есть и всюду, что Бог человеколюбив, что Бог печется о нем — таковой не смущается ничем, греха бежит, смел и тверд всюду».

«Проси в молитве у Бога любви. Моли Бога о благодати Святого Духа. Молись — чтобы Бог указал, что сказать, делать, как поступать. Молись о здоровье, научении. Следует просить у Бога: доброго здравия души и тела, мирной жизни, христианской кончины».

# **ΘΧΗΑΡΧΗΜΑΗΔΡΗΤ ΑΓΑΠΗЙ** (ΆγαποΒ; 1881–1979)

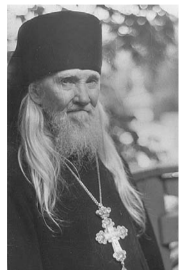
Духовник монастырской братии, мудрый и опытный. Именно отца Агапия старец Симеон «назначил» отчитывать бесноватых после своей смерти и передал ему все свои книги, необходимые для отчитки.

веобильный, что ты и представить себе не можешь. Хотя мы и грешные, все равно иди к Господу и проси прощения. Только не унывай — будь как ребенок. Господь все равно ждет нас, когда мы к Нему придем с покаянием».

«Ты меньше говори и положись на волю Божию, ведь так легче жить. Мы все равно сами ничего не можем сделать, помочь себе. И не обижайтесь ни на кого, а надейтесь на Господа. Он Сам управит: упования же надеющихся на Него — не посрамит».

«Не осуждай никого, смотри на свои грехи, сознавай, что грешнее всех. Тогда и Господь поспешит к тебе. Надо себя менять. Но не надо скорбеть до уныния».

«Ты хочешь все добродетели сразу взять. А ты возьми одно что-нибудь маленькое и этим спасешься — будешь у Бога».



лое дитя. Господь такой люб-

# епископ феодор

Был ближайшим помощником митрополита Вениамина (Федченкова), затем возглавлял Аргентинскую и Сан-Францисскую и Калифорнийскую кафедры, а по возвращении в Россию более четверти века являлся насельником Псково-Печерской обители, пребывая в ней «на покое».

«Как Он снизошел к нам, так и мы окажем снисхождение друг ко другу; как Он прощал нас, так и мы простим друг другу все вины и прегрешения наши; как Он смирялся по любви ко всем нам, так и мы смиримся друг перед другом; наконец, как Он явил нам воочию Свою Любовь — даже до смерти, так и мы не лишим наших ближних своей, пусть и такой слабой, любви».

«Вера в Промысл Божий о нас, вера в попечение Божие о нас должна наполнять наше сердце. Когда таким упованием загорается человек, когда

он верит в такого своего Небесного Отца Промыслителя, тогда Господь делается для него камнем упования, якорем надежды и спасения — во всем, а не только в вопросах пищи, пития и одежды; тогда становится Он опорой во всех скорбях, источником уверенности в том, что Он поможет перенести их, подав для этого силы и крепость»

«Мы — Божии. Как это утешительно для верующего человека сознавать, что мы Божии, что есть Бог, наш Промыслитель, что мы не одиноки, что где бы мы ни были, есть

Бог. Который нас видит, заботится, печется и промышляет о нас».

«Люди бывают счастливы и покойны только тогда, когда пребывают в Боге и с Богом».

## ИЄРОСХИМОНАХ МИХАИЛ

(Питкевич; 1877-1962)

Пришел в Псково-Печерский монастырь уже в весьма преклонных годах, принеся сюда духовную традицию Валаамской обители, в которой подвизался долгие годы, ведя жизнь отшельника и аскета.



«Многие люди, сраженные несчастьем, или впадают в уныние, считая, что все погибло, или же становятся бунтарями, полагая, что они страдают несправедливо. Истина, конечно же, в том, что Бог ведет нас всех своим собственным путем, который всег-

«Проявление любви к ближнему может спасти и большого грешника. Любовь покрывает все! Смиряться надо и за все благодарить. Терпеливое несение скорбей, чистая молитва и частое причащение помогает обрести внутренний мир».

«Две силы в нас действуют: добрая воля и сопротивление плоти. Хочу молиться, а плоть возражает: не могу, не хочу. Молитву нельзя оставлять, но и плоть не изнурять — все в меру. А без меры — и хорошее не будет на пользу».



«Есть же и такие люди, которые и хотели бы духовно порадоваться, но не могут это верующие, томящиеся в темницах, в болезнях, в нужде, в скорбях. Только не отчаивайтесь! Молитесь Господу такими словами: «Господи! Я и хотел бы радоваться, но не

# СХИАРХИМАНДРИТ **АЛЕКСАНДР** (Васильев; 1927–1998)

22 года нес послушание благочинного обители, а с 1993 года был братским духовником.

могу, а потому Сам мне дай эту радость и утешь меня, как знаешь». И Господь утешает, Он слышит ваши скорбные воздыхания, обязательно подаст Свое Божественное уте-

«Человеку кажется, что он оставлен Богом, Бог его забыл, он чувствует себя одиноким, всеми оставленным. Это неверно. Наше душевное состояние не зависит от внешней среды, оно зависит от нас самих, от нашего греховного состояния. Если мы приложим свои усилия для борьбы с грехом, будем воспитывать и настраивать себя к добру, то увидим много хорошего в других, а в себе много плохого, достойного наказания. Нам нет иного пути ко спасению, как только через терпение своих немощей и немощей ближних наших».

«Божия Матерь хочет помочь всем, кто с живою верою обращается к Ее ходатайству. И если хотите вы спасти свои души от погибели вечной, освободиться от рабства страстям, благодушно и легко переносить болезни, скорби и бедствия, обращайтесь с молитвой к Матери Божией и получите Ее помощь. Она всех спасет верою поклоняющихся Ея пречистому об-



#### Окончание. Начало на стр. 1

И это — отлучение от Причастия — было для него страшнее любой пытки. Человек он был удивительный. Юродствовал. Ходил по кабакам. Высматривал там людей, находившихся в отчаянии. Подсаживался к ним, приводил в чувство и, самое главное, обращал их ко Христу. Владыка Давид, епископ Алевердский, рассказывал мне, как, будучи еще светским малоцерковным человеком, он встретил старца Гавриила и тот назвал его архиереем, провидев его будущее, на которое тогда ничто не указывало. И еще один замечательный случай. Живя в монастыре в Самтавро, отец Гавриил увидел, что в монастырь зашли две особы - накрашенные, на высоких каблуках. Он зазвал их к себе в келью, усадил. Гостьи сидят, не знают, как себя вести. Спросили: «А можно мы закурим?» - «Пожалуйста!» Только они зажгли сигареты — стук в дверь: кто-то из монахинь. Дамочки растерялись и с перепуга вручили сигареты батюшке. Тот сидит и держит в руках по дымящейся папироске. Вошедшая монахиня оторопела: «Ой, Вы что, курите?!» — «Да, — улыбнулся отец Гавриил, — Хочу с правой руки, хочу — с левой». Та, пятясь. ушла. Самое интересное, что посетительницы отца Гавриила после этого случая больше не курили. И как при жизни к нему шел поток людей, так и после смерти — на его могилку. Великое столпотворение было, когда обрели его честные мощи. Думаю, значение этого события для Грузии таково же, как для России значение обретения мощей прп. Серафима Саровского, состоявшегося в 1903 году. Сегодня прп. Гавриил — один из наиболее почитаемых в Грузии святых. Стоит отметить, что он никогда не разделял Грузию и Россию, молился и о Грузии, и о России.

Именно во Мцхету пришел в середине VI века из Сирии прп. Давид Гареджийский, вместе со своим духовным наставником прп. Иоанном Зеданзийским и еще одинадцатью его учениками. По указанию Божией Матери они отправились проповедовать Грузинам веру во Христа, чтобы помочь православным победить огнпепоклонничество маздеизм, который активно насаждали в стране персы. Прп. Давид поселился недалеко от Тбилиси, на горе Мтацминда. Благодаря ему многие грузины стали возвращаться в Православие. Тогда идольские жрецы подкупили падшую девицу, носившую во чреве, чтобы она объявила, что виновник ее греха — монах Давид. Жители города вызвали преподобного на суд. Он коснулся своим посохом чрева женщины и спросил: «Я ли твой отец?» Тотчас раздался голос: «Нет». У женщины начались схватки, и она в муках ролила камень. Впоследствии на этом месте был построен храм вмч. Геор-



# Святыни Грузии прекрасной

гия, в народе получивший название Кашвети, что в переводе и означает: «родила камень». После этого святой покинул Тбилиси. Но предварительно испросил у Господа, чтобы на горе Мтацминда забил целебный источник. К этому источнику по сей день прибегают в своих бедах грузинские женщины. Поэтому, по его молитвам многие получают помощь от Бога, рождаются дети... Оставив Тбилиси, прп. Давид ушел в пустынное место, называемое Гареджи. Там он основал лавру, вокруг которой образовалось около 20 дочерних монастырей.

Именно с житием прп. Давида связано сказание о смиренном паломнике, забравшем с собой всю благодать Святой земли. В конце своей жизни прп. Давид решил поклониться Гробу Господню и отправился на Святую землю. Но подойдя к Иерусалиму, поднявшись на гору, святой старец сказал: «Я недостоин топтать землю, по которой ходил Христос. Достаточно мне и того, что я видел Святой град издалека». Помолившись, он взял из под своих ног три камня и пошел восвояси. В это время иерусалимскому патриарху явился ангел и сказал: «Возлюбленный Божий Давид забрал всю благодать Гроба Господня. Вели снарядить скорохода, который догонит монаха и попросит его вернуть два камня, а с собой забрать лишь один». Оставленный ему камень святой Давид принес в свой монастырь и там от него совершались чудеса. Камень этот прошел сквозь века и сейчас пребывает в алтаре нового Троицкого кафедрального собора Тбилиси.

В Грузии преподобный Давид — один из наиболее почитаемых святых после Георгия Победоносца и, конечно, равноапостольной Нины.

Среди мужских имен имя Давид по распространению стоит на втором месте. Причем сами грузины к преподобному Давиду обращаются так, как мы к святителю Николаю. То есть нет повода, по которому бы к нему не обращались за молитвенной помощью. У нас в России, прежде всего, верующие молятся о проблемах деторождения и вообще об исцелении от женских немощей.

В Грузии подавляющее большинство мощей находится под спудом. Там нет традиции целенаправленно обретать мощи. Да и на Руси раньше мощи не обретали: их являл Господь, они находились при строительных работах и т.п. Например, мощи прп. Сергия Радонежского были обретены, когда начали строить каменный Троицкий собор. Стоит вспомнить о том, что большую часть своей истории Грузия подвергалась нападениям и завоеваниям. В земле останки святых находились в большей безопасности. Под спудом пребывают и мощи святой Нины, погребенной в Бодби — это самый восток Грузии. В Бодби равноапостольная Нина провела последние годы своей жизни. Она завещала быть похороненной на месте своей кончины. Святая Нина очень почитала вмч. Георгия Победоносца — по преданию, она приходилась ему родственницей. Этому святому она и посвятила построенный ею в Бодби храм, где теперь находится ее гробница. При храме существовал монастырь св. Нины. В XIX столетии в этой обители начинала свой подвиг Тамара Марджанишвили — будущая преподобная Фамарь Марджанова, основательница Серафимо-Знаменского скита под Москвой. Обретение мощей этой святой состоялось в июне 2018 года.



### ПАЛОМНИЧЕСКАЯ ПОЕЗДКА

по благословению духовника Свято-Пафнутьева Боровского монастыря

К СВЯТЫНЯМ ГРУЗИИ, В ПЕРВЫЙ УДЕЛ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ, ДАННЫЙ ЕЙ БОГОМ ДЛЯ ПРОПОВЕДИ ХРИСТИАНСКОЙ ВЕРЫ С 27 МАЯ ПО 3 ИЮНЯ

C 27 MAY 110 3 MICHY

Запись по телефону. 8 (903)109-35-66 (священник Павел Синицын)

# - РАСПИСАНИС -БОГОСЛУЖЕНИЙ

# в храме святителя Тихона, Патриарха Московского и Всероссийского, на Кончаловских горах

- 1 марта. Пятница. 16:00 Молебен с акафистом Пресвятой Богородице в честь иконы Ее «Иверская», в Иверской часовне. 17:00 Вечернее заупокойное богослужение.
- 2 марта. Суббота. **Вселенская родительская суббота.** 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. Панихида. 17:00 Всенощное бдение.
- 3 марта. Воскресенье. **Неделя мясопустная, о Страшном Суде. Заговенье на мясо.** 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. Молебен водосвятный.
- 8 марта. Пятница. 16:00 Молебен с Акафистом иконе Божией Матери, именуемой «Всецарица», в Иверской часовне. 17:00 Вечерня. Утреня.
- 9 марта. Суббота. Всех преподобных отцов, в подвиге поста просиявших. Первое и второе Обретение главы Иоанна Предтечи. 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. Панихида. 16:00 Молебен с Акафистом свт. Тихону, Патриарху Московскому и Всероссийскому. 17:00 Всенощное бдение.
- 10 марта. Воскресенье. **Неделя сыропустная. Воспомина- ние Адамова изгнания. Прощеное воскресенье. Заговенье на Великий пост.** 8:50 Исповедь. 9:00
  Часы. Литургия. 9-й час. Вечерня. Чин прощения.
- 11 марта. Понедельник. **Седмица 1-я Великого поста.** 9:00 Утреня. Часы. Изобразительны. Вечерня. Лития об усопших. 18:00 Великое повечерие с чтением Великого канона прп. Андрея Критского.
- 12 марта. Вторник. 9:00 Утреня. Часы. Изобразительны. Вечерня. Лития об усопших. 18:00 Великое повечерие с чтением Великого канона прп. Андрея Критского.
- 13 марта. Среда. 9:00 Утреня. Часы. Изобразительны. Вечерня с Литургией Преждеосвященных Даров. 18:00 Великое повечерие с чтением Великого канона прп. Андрея Критского.
- 14 марта. Четверг. 18:00 Великое повечерие с чтением Великого канона прп. Андрея Критского.
- 15 марта. Пятница. 8:00 Утреня. Часы. Изобразительны. Вечерня с Литургией Преждеосвященных Даров. Молебный канон вмч. Феодора Тирона и благословение колива. 16:50 Исповедь. 17:00 Великое повечерие. Утреня.
- 16 марта. Суббота. Вмч. Феодора Тирона. Иконы Божией Матери, именуемой «Державная» (с 15 марта). 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. Молебен. Панихида.16:50 Исповедь. 17:00 Всенощное бдение.
- 17 марта. Воскресенье. **Неделя 1-я Великого поста. Торжество Православия. Блгв. вел. кн. Даниила Московского.** 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. Молебное пение Недели Православия.
- 21 марта. Четверг. 17:00 Великое повечерие. Утреня.
- 22 марта. Пятница. Святых сорока мучеников, в Севастийском езере мучившихся. 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Изобразительны. Вечерня с Литургией Преждеосвященных Даров. 16:50 Исповедь. 17:00 Великое повечерие. Утреня.
- 23 марта. Суббота. Поминовение усопших. Мч. Кодрата и дружины его. 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. Панихида. 16:50 Исповедь. 17:00 Всенощное бдение.
- 24 марта. Воскресенье. **Неделя 2-я Великого поста. Свт. Григория Паламы, архиеп. Фессалонитского.** 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. 9-й час. Чинопоследование пассии.
- 28 марта. Четверг. 17:00 Исповедь. 18:00 Таинство Елеосвящения (Соборование).
- 29 марта. Пятница. 16:50 Исповедь. 17:00 Великое повечерие. Утреня.
- 30 марта. Суббота. **Поминовение усопших. Прп. Алексия, человека Божия.** 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. Молебен. Панихида. 16:50 Исповедь. 17:00 Всенощное бдение.
- 31 марта. Воскресенье. **Неделя 3-я Великого поста, Крестопоклонная. Свт. Кирилла, архиеп. Иерусалимского.** 8:50 Исповедь. 9:00 Часы. Литургия. 9-й час. Чинопоследование пассии.

По договоренности со священнослужителем в храме совершаются таинства крещения, венчания, соборования, а также отпевание в храме, панихиды и литии на могилах. Возможны освящение транспортных средств, квартир, причащение и соборование болящих на дому, молебны перед началом добрых дел, путешествий и т.д. Телефон священника: 8 (484) 39 4-75-15, 8 (903) 109-35-66. Электронный адрес: hram\_st@obninsk.ru.

Проезд до храма святителя Тихона на авт. №№ 2, 3 до остановки «Кончаловские горы».

### «ТИХОНОВСКИЙ БЛАГОВЕСТ»

Вестник выходит один раз в месяц

Распространяется безплатно. Желающих оказать помощь в распространении газеты просим обращаться к настоятелю.

### Учредитель вестника:

Местная православная религиозная организация, приход храма свт. Тихона, Патриарха Московского и Всероссийского, г. Обнинска, Калужской области

#### Ваша помощь на издание вестника:

Карта Сбербанка 5469 2200 1414 3660

## **Главный редактор:** протоиерей Павел Синицын

протоиереи Павел Синицын Корректор: Ирина Санникова

Верстальщик: Марина Верхозина

Калужская обл., г. Обнинск, Кончаловские горы Телефон: 8 (484) 394-75-15 E-mail: hram\_st@obninsk.ru www.hram-st.obninsk.ru